
Кижский вестник

21



Министерство культуры Российской Федерации
Федеральное государственное бюджетное учреждение культуры 

«Государственный историко-архитектурный 
и этнографический музей-заповедник „Кижи“»

Кижский вестник

Выпуск 21

К  60-летию музея-заповедника «Кижи»

Петрозаводск
2025



УДК 069.02:93/99+069.02:72+069.02:39(470.22) 
ББК 63.5 + 85.113(2Рос.Кар)

К38

С оставитель, редактор: 
кандидат исторических наук И. В. Мельников

Рецензенты: 
доктор исторических наук, профессор А. М. Пашков 

кандидат исторических наук В. А. Кирьянов

Кижский вестник. Выпуск 21 : [сборник статей] / ФГБУК 
К38 «Государственный историко-архитектурный и этнографический 

музей-заповедник „Кижи“». -  Петрозаводск : КарНЦ РАН, 2025. -  
366 с.

УДК 069.02:93/99+069.02:72+069.02:39(470.22) 
ББК 63.5 + 85.113(2Рос.Кар)

ISBN 978-5-9274-1017-0 © ФГБУК «Государственный историко­
архитектурный и этнографический музей- 
заповедник „Кижи“», 2025 

© Министерство культуры РФ, 2025 
© Оформление. ФИЦ «Карельский научный 

центр РАН», 2025



В. В. Кузнецов
(ФГБУК «Всероссийский историко-этнографический музей», г. Торжок)

ИКОНА-НЕБО «ТРОИЦА НОВОЗАВЕТНАЯ»
В КОНТЕКСТЕ СИМВОЛИКИ АРХИТЕКТУРНЫХ 

ФОРМ И ИКОНОПИСНОЙ ПРОГРАММЫ 
ДЕРЕВЯННОЙ СТАРО-ВОЗНЕСЕНСКОЙ ЦЕРКВИ 

В г. ТОРЖКЕ ТВЕРСКОЙ ОБЛАСТИ

Аннотация: В статье рассматривается символическое значение архитектур­
ных элементов и иконописной программы деревянной Старо-Вознесенской церк­
ви в г. Торжке, которые образуют семантическое единство, отражающее идею 
православного храма как дома Бога и образа Святой Троицы. Также проводит­
ся сопоставление символики новоторжской церкви с Преображенским храмом 
Кижского погоста.

«Храм во имя Вознесение Господа нашего Иисуса Христа» впервые 
упоминается в Писцовой книге Торжка 1625 г. Существующее в настоя­
щее время здание было построено в 1717 г., после капитального ремонта 
в 1883 г. его освятили в честь Тихвинской иконы Божией Матери и, сохра­
няя память о древней постройке, стали именовать Старо-Вознесенской 
Тихвинской церковью1.

Эта церковь являет собой яркий пример образно-символического 
осмысления архитектурных форм и внутреннего пространства храма -  
традиции, унаследованной Русью от Византии и восходящей ко временам

1 Писцовые и переписные книги Торжка XVII -  начала XVIII в. Ч. 1 / сост. И. Ю. Акундинов, 
П. Д. Малыгин. М., 2014. С. 25; Илиодор, иеромон. Историческо-статистическое описание 
города Торжка. Тверь, 1860. С. 122.



раннего христианства. По определению святителя Симеона Солунского 
(ум. 1429), «храм есть дом Божий, хотя и создается из вещей неодушев­
ленных. Ибо он освящается Божественной благодатью и священнодей­
ственными молитвами. И после этого уже не похож на другие дома, но от 
земли предан Богу и богат самим Обитателем. <...> И мы уже называем 
его не просто домом, но домом святым, ибо Он освящен силою Святого 
Отца через Святого Сына во Святом Духе. Потому он действительно есть 
обитель Святой Троицы»2. Отчетливо выраженная трехчастная структура 
Старо-Вознесенской церкви играет ключевую роль в раскрытии ее симво­
лики: «храм, яко же дом Божий, всего мира образует, ибо везде и вящше 
всего есть Бог. И сие являяй, разделяется на три, зане и Бог Троица есть»3.

1. Символическое значение горизонтальной структуры (рис. 1) 
выявляется посредством сопоставления символического значения ее про­
тивоположных частей -  алтаря и трапезной -  в контексте традиционной 
ориентации храма по оси восток -  запад.

А. Алтарь обращен на восток -  область восходящего солнца, где со­
гласно Ветхому Завету, находился рай (Быт. 2: 8). Это самая священная 
часть храма, символ области вечной жизни -  Царства Небесного, в кото­
ром пребывают Христос, Богородица, Небесные Силы, Апостолы, свя­
тые и праведники. В алтаре находится престол, символизирующий трон 
Христа Вседержителя, это место незримого присутствия Бога: «олтарь 
есть место основаное и престол, в немже всех Царь Христос седит вкупе 
со святыми своими апостолы»4. Учитывая посвящение церкви, важно от­
метить, что в «Постановлениях апостольских» при изложении Чина литур­
гии (кн. 2, гл. 57) говорится о значении обращения здания храма на восток 
в связи с Вознесением Господним: «Все вместе, встав и обратившись к вос­
току <...> пусть молятся Богу, восшедшему на небо небес на востоке».

С. Трапезная в структуре многих русских церквей заняла место древ­
него притвора в качестве преддверия собственно храма, что позволяет 
перенести на нее его символическое значение. В притворе во время бо­
гослужения должны были стоять оглашенные (ожидающие крещения), 
не крещеные, отлученные от церкви и кающиеся. Так же как и притвор, 
трапезная обращена на запад, который, «как страна заходящего, как бы 
умирающего солнца, есть область мрака, скорби, смерти, вечного жили­
ща мертвых, чающих воскресения и суда»5.

2 Святитель Симеон, архиепископ Солунский. Премудрость нашего спасения. М., 2010. С. 200.
3 Скрижаль. Акты соборов 1654, 1655, 1656 годов. СПб., 2013. С. 44-45.
4 Там же. C. 44.
5 Троицкий Н. И. Православный христианский храм в его идее // Православные храмы. 
М., 2004. Т. 1: Идея и образ. С. 116.



В. Центральная часть храма -  место совершения богослужений 
и церковных таинств, в которых на молящихся нисходит Дух Святой, 
и Бог в Святых Дарах причастия являет Себя людям. «Если восток есть 
область света, неба и рая, а запад -  тьмы, преисподней, то средина хра­
ма представляет собой все земное пространство, где обитает Вселенская 
Христова Церковь, в ее целом»6.

Ориентация церкви алтарем на восток -  часть горизонта, где восходит 
солнце, раскрывает в ней солярную символику. В Священном Писании 
Христос называется Востоком свыше (Лук. 1: 78), Солнцем Правды 
(Мал. 4: 1), Светом Истины (Иоан. 1: 9). Это позволяет интерпретиро­
вать храм как образ мира, просвещенного светом учения Христа и самим 
Его явлением в мир. В этом контексте количество окон, через которые 
солнечный свет освещает внутреннее пространство церкви, приобретает

6 Троицкий Н. И. Православный христианский храм в его идее... С. 116.



символическое значение, соотносимое с символикой частей храма. 
Алтарь: 3 окна -  символ Святой Троицы; трапезная: 4 окна -  4 вели­
ких пророка, книги, которых входят в Ветхий Завет (Исаия, Иеремия, 
Иезекииль, Даниил), 4 Евангелиста (Матфей, Лука, Марк, Иоанн); вось­
мерики: 7 окон -  7 даров Святого Духа, 7 прошений в молитве Господней, 
7 Таинств Церковных, 7 Вселенских соборов, создавших богословские 
основы христианского вероучения; трапезная и храм: 12 окон -  12 апо­
столов, 12 членов Символа веры, 12 великих праздников в году (двунаде­
сятые праздники).

Символическое значение количества окон раскрывается по мере про­
движения от входа к алтарю. Вначале верующие видят четыре окна тра­
пезной, затем в средней части храма на уровне человеческого роста они 
вновь видят четыре окна. Смотря налево или направо, они также видят 
четыре окна, находящихся на двух уровнях на северной и на южной сте­
не. Это позволяет интерпретировать количество окон в центральной ча­
сти храма как символы Евангелистов, в таком случае четыре окна тра­
пезной прочитываются как символы четырех великих ветхозаветных 
пророков. Таким образом, числовая символика, выраженная количеством 
окон трапезной и центральной части, знаменует преемственность Нового 
Завета Ветхому. В центральной части над головами пришедших открыва­
ется внутреннее пространство восьмериков, устремленное к иконе-небо 
«Троица Новозаветная».

2. Символическое значение трехчастной вертикальной структуры 
церкви также выявляется посредством сопоставления ее противополож­
ных архитектурных элементов -  круглой в плане главки и прямоуголь­
ных, почти квадратных, центральной части и трапезной (см. рис. 1).

А. Верхний уровень: главка с крестом. Круг, лежащий в основе гео­
метрии главки, является символом вечности и бесконечности. Это об­
раз Церкви Небесной и ее Главы Иисуса Христа. Согласно Дионисию 
Ареопагиту, Церковь Небесную образуют «три троичных устроения». 
Это иерархия чинов ангельских: высший чин -  херувимы, серафимы, 
престолы; средний -  господства, силы, власти; низший -  начала, архан­
гелы, ангелы7.

7 Дионисий Ареопагит. Корпус сочинений. С толкованиями преп. Максима Исповедника 
/ пер. с греч. и вступ. ст. Г. М. Прохорова. 6-е изд., испр. СПб., 2017. С. 66-67. С сочинени­
ями Дионисия Ареопагита на Руси познакомились по славянскому переводу, сделанному 
в 1371 г. сербом Исаией, игуменом афонского Пантелеимонова монастыря. В XVI в. этот 
перевод с толкованиями Максима Исповедника был издан в Великих Минеях-Четиих ми­
трополита Макария под 3 окт. (ВМЧ. Октябрь, дни 1-3. 1870. Стб. 275-785). См. также: 
Скрижаль. Акты соборов 1654, 1655, 1656 г о д о в .  С. 46-47.



С. Ниж ний уровень: средняя часть и трапезная. Геометрия форм 
этих частей храма символизирует четыре стороны света, землю, мир лю­
дей, а также, как отмечалось выше, четырех великих ветхозаветных про­
роков и четырех Евангелистов. В совокупности трапезная и храм сим­
волизируют христианские народы, просвещенные Евангельским словом, 
образующие Церковь земную. Очевидно, что значение центральной ча­
сти в вертикальной структуре тождественно ее значению в структуре го­
ризонтальной.

В. Средний уровень: три уменьшающихся в размере восьмигранни­
ка (восьмерика). Восьмиугольник -  фигура, находящаяся между квадра­
том и кругом. Поэтому этот уровень символизирует то, в чем соединя­
ется земное и небесное, человеческое и божественное -  Церковь земная 
и Церковь Небесная. Вследствие этого три восьмерика можно интерпре­
тировать как образ трех степеней церковной иерархии: архиереи, иереи, 
диаконы,8 которые являются земным отражением трех степеней иерар­
хии небесной.

Медиативная семантика этого уровня содержит также богородич­
ную символику, поскольку Богородица -  смертная женщина, ставшая 
Матерью Сына Божьего и Сына Человеческого -  есть предельное едине­
ние человеческого и божественного. Другим воплощением богородичной 
символики этого уровня является форма восьмигранника. В своей осно­
ве она содержит восьмилучевую звезду, трижды изображаемую на мафо- 
рии Богоматери и часто употребляемую в церковном искусстве отдельно 
в качестве Ее символа. Богородичная символика и медиативная семанти­
ка присутствует и в ступенчатой форме среднего уровня. Она отсылает 
к образу лестницы, виденной во сне праотцем Иаковом, которая «стоит 
на земле, а верх ее касается неба; и вот, Ангелы Божии восходят и нисхо­
дят по ней» (Быт. 28: 12). Это видение интерпретируется церковной тра­
дицией как явление прообраза Богоматери, что нашло отражение в словах 
Великого акафиста «Похвала Пресвятой Богородицы»: «Радуйся, лестви- 
це небесная, Ек>же сниде Бог; радуйся мосте, преводяй сущих от земли 
на небо» (Икос 2).

В целом, горизонтальная и вертикальная структура Старо- 
Вознесенской церкви выражает духовное восхождение человека через 
Соборную Церковь (приобщение к церковным таинствам и следование 
евангельским заповедям) к своему Творцу и Спасителю -  направление 
от входа к алтарю и снизу вверх. Этот путь является раскрытием в мире 
людей воли и промысла Бога -  направление от алтаря ко входу и сверху

8 Дионисий Ареопагит. Корпус сочинений. («О церковной иерархии», гл. 5). С. 268-370.



вниз. С учетом посвящения церкви направление снизу вверх соотносимо 
с Вознесением Христа, «восшедшаго на небеса и седяща одесную Отца» 
(Символ веры).

Символическое значение элементов вертикальной (в) и горизонталь­
ной (г) структуры храма имеет вербальное соответствие в стихах молит­
вы Господней (табл. 1).

Таблица 1
Соотношение символики храма в целом и его частей 

с молитвой Господней (Мф. 6: 9-13; Лк. 11: 2-4)

Элемент 
храмовой структуры

Символическое 
или функциональное значение

Молитва Господня 
(по-церковнославянски)

А (вг)
главка с крестом, 
алтарь

рай, Царство Небесное
Отче наш, Иже еси на небесех! 

Д а святится имя Твое, 
да приидет Царствие Твое,

В (в) три восьмерика
соединение горнего 

и дольнего мира, Церкви 
Небесной и Церкви земной

да будет воля Твоя, 
яко на небеси и на земли.

В (г) средняя часть
место совершения 

богослужений, таинств 
покаяния и причастия

Хлеб наш насущный даждь 
нам днесь; и остави нам долги 

наша, якоже и мы оставляем 
должником нашим

С (г) трапезная
область смерти; 

место для некрещеных 
и отлученных от Церкви

и не введи нас во искушение, 
но избави нас от лукаваго

А (вг) 
В (вг) 
С (вг)

трехчастная 
структура 
всего храма

Святая Троица

Яко Твое есть 
Царство и сила, и слава, 

Отца, и Сына, и Святаго Духа, 
ныне и присно, и во веки веков

3. Иконописная программа Старо-Вознесенской церкви соотно­
сится с символикой ее архитектурных элементов. Ее главным элемен­
том в горизонтальной структуре является иконостас. Его символическое 
значение и богословское содержание заключается в том, что он «пока­
зывает пути домостроительства Божия: историю человека, созданного 
по образу и подобию Триединого Бога, и пути Бога в истории. Сверху 
вниз идут пути Божественного Откровения и осуществления спасения. 
< ...>  В ответ на Божественное откровение снизу вверх идут пути че­
ловеческого восхождения»9. Святая Соборная и Апостольская Церковь 
предстает во всей полноте и историческом развитии от Ветхозаветных 
Праотцев к Христу и апостолам. Находясь в средней части храма перед

9 Успенский Л. А. Богословие иконы православной церкви. М., 1997. С. 372-375, 327.



иконостасом, верующие, оказываясь лицом к лицу со своими небесны­
ми заступниками, возносят молитвы к Спасителю, Богоматери, ангелам 
и святым. В этом предстоянии и в этих молитвах происходит мистиче­
ское единение Церкви земной с Церковью Небесной. Таким образом, 
иконостас «являет союз любве, и соединение, и совокупление святых 
от земли со Христом, вкупе с горними святыми ангелы»10.

Иконостас Старо-Вознесенской церкви состоял из четырех рядов. 
В нижнем ряду, справа от царских врат помещались храмовые иконы 
Вознесения Господня и Божьей Матери «Тихвинская». В следующих ря­
дах находились: иконы апостолов (деисус) -  2-й ряд, пророков -  3-й ряд, 
ветхозаветных праотцев и патриархов -  4-й ряд, праздничный ряд в ико­
ностасе отсутствовал. Часть икон третьего и четвертого рядов находи­
лись на стенах храма. Венчала иконостас икона Господа Саваофа, над ко­
торой помещалось распятие с ангелами и предстоящими Богоматерью 
и Иоанном Богословом (рис. 2, 3). На северной двери иконостаса был изо­
бражен Мелхисидек, царь Салимский, на южной -  архидиакон Стефан11.

Рис. 2. Часть каркаса иконостаса и икона «Господь Саваоф».
Фото 1920-х гг. ВИЭМ

10 Скрижаль. Акты соборов 1654, 1655, 1656 годов. С. 56.
11 Две В ознесенские церкви в г. Торжке. С. 663-664; 658-659; [Димитрий (Самбикин), 
архиеп.] Монастыри и приходские церкви Торжка и их достопримечательности. Тверь, 
1903. С. 94.



Рис. 3. Верхняя часть иконостаса с иконой Саваофа и Распятием 
и иконописные изображения верхней части храма 

(иконы на стенах восьмериков и икона-небо). Фото 1920-х гг. ВИЭМ

Иконостас был окончательно уничтожен в 1930-е гг., из всех его 
икон уцелела только икона Господа Саваофа -  Ветхий Денми (рис. 4, а). 
Изначально она имела фигурное завершение в виде кокошника (рис. 4, б). 
Во время поновления иконостаса в 1807 и 1883 гг. к иконе была приде­
лана позолоченная рама, верхняя часть которой имеет вид раздвинутого 
резного зеленого занавеса, украшенного позолоченной резной бахромой. 
Для того чтобы прикрепить раму к иконе, был спилен верх кокошника. 
После этого на фон иконы была нанесена позолота, поэтому в тех местах, 
где икону закрывал занавес рамы, остался исконный желто-оранжевый 
фон. Поверх позолоты была сделана надпись гражданским шрифтом 
«господь саваое».

Господь Саваоф (евр. Jahwe Zebaoth) -  одно из имен Бога 
в Священном Писании, его буквальный перевод -  «Господь Воитель», 
«Господь воинств». При этом под «воинствами» в Ветхом Завете пони­
маются как реальные войска Израиля, так и небесное воинство: ангелы,



Рис 4. Икона «Господь Саваоф». Втор. пол. XVIII в. 
ВИЭМ: а -  в раме, б -  без рамы

святые праведники, окружающие Бога, а также звезды и другие светила. 
Таким образом, имя «Господь Саваоф» выражает всемогущество Бога, 
как Творца и Владыки всех сил неба и земли. Вследствие этого в рус­
ской церковной традиции к XVI-XVII вв. утвердилось толкование его 
как «Господь Сил»12.

Изображение Первого Лица Троицы в виде старца основано на двух 
текстах Ветхого Завета. 1) Видение пророка Даниила: «Видел я, нако­
нец, что поставлены были престолы, и воссел Ветхий днями; одеяние 
на Нем было бело, как снег, и волосы главы Его -  как чистая волна; 
престол Его -  как пламя огня» (Дан. 7: 9). 2) Видение пророка Исайи: 
«Видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, 
и края риз его наполняли весь храм» (Ис. 6: 1). Этому же видению соот­
ветствует изображение трона в виде огнекрылых херувимов: «Господи 
Саваоф, Боже Израилев, седящий на Херувимах! Ты один Бог всех

12 «Саваоф» толкуется как «сила» в рукописных Азбуковниках X V II-X V III вв., например, 
см.: РГБ. Ф. 299 (Тихонравов). № 473. Л. 156; РГБ. Ф. 310 (Ундольский). № 978. Л. 90.



царств земли; Ты сотворил небо и землю» (Ис. 37: 16). Живописным во­
площением последних слов, выражающих всемогущество Бога-Творца, 
является двойной нимб Саваофа. Внешний круглый нимб символизи­
рует вечность и вневременность бытия Божия. Вписанный в него дву­
составной нимб в форме семилучевой звезды имеет сложную симво­
лику цвета и формы (его часто почему-то называют восьмиконечным 
нимбом). Семь лучей -  символ семи даров Святого Духа, исходящего 
от Бога-Отца. Синяя трехлучевая звезда вокруг головы Саваофа сим­
волизирует Святую Троицу, а исходящие из нее четыре красных луча -  
четыре стороны света и четырех Евангелистов. Вместе оба нимба (круг­
лый и семилучевой) являются художественным воплощением значения 
имени «Господь Саваоф» (см. выше).

Стоить отметить, что Постановлением Большого Московского 
Собора 1667 г. изображения Бога Отца в образе Саваофа были 
запрещены. Вместо иконы Саваофа Собор предписывал помещать 
в иконостас Распятие13. Устроители храма сохранили верность древ­
ним традициям, поместив вверху иконостаса икону Господа Саваофа, 
и исполнили постановление Собора, поставив на иконостасе Распятие 
с предстоящими.

Иконописную программу вертикальной структуры Старо-Вознесен- 
ской церкви образуют настенные росписи двух верхних восьмериков 
(рис. 5, 6). Напомним, что восьмерики символизируют единение Церкви 
земной и Церкви Небесной, а также Богородицу, воплощающую это еди­
нение.

На стенах второго сверху восьмерика помещены изображения трех 
Вселенских святителей и учителей -  Василия Великого, Григория 
Богослова, Иоанна Златоуста, а также Николая Мирликийского (см. 
рис. 6). Они представлены в архиерейских облачениях с кодексами в ру­
ках, указывающими на то, что в их сочинениях были разработаны бого­
словские основы христианского вероучения и организации церковной 
жизни. Кодекс в руках Николая Мирликийского, не писавшего богослов­
ских сочинений, -  знак того, что он равночестен с Отцами Церкви и на­
делен одинаковой с ними благодатью. Святитель Николай участвовал 
в I Вселенском соборе, Григорий Богослов возглавлял II Вселенский со­
бор, Василий Великий принимал участие в его подготовке. В этой свя­
зи помещение в восьмериках именно семи окон, символизирующих семь 
Вселенских соборов, кажется вполне закономерным.

13 Книга Соборных деяний 1667 года. Л. 42, 45 // Деяния Московских Соборов 1666 
и 1667 годов. Изд. 2-е. М., 1893.



Рис. 5. Вид из центральной части храма на икону-небо 
и изображения на стенах восьмериков.

Компьютерная реконструкция на основе современной фотографии

Все святители обращены к иконе Божией Матери «Знамение», кото­
рая выражает идею Боговоплощения, являясь образным переложением 
пророчества Исаии (7: 23): «...даст Господь Сам вам знамение: се Дева 
во чреве приимет и родит Сына и нарекут имя Ему Еммануил; ...еже 
есть сказаемо, с нами Бог» (Матф. 1: 23). Христос-Эммануил изобра­
жен в круглом медальоне на мафории Богородицы. Икона чтилась как 
покровительница и защитница Новгорода, владением которого издревле 
был Торжок14. Изображение некого города помещено под иконой, услов­
ность и обобщенность рисунка позволяет видеть в нем как Новгород, так 
и Торжок.

14 Почитание иконы Божией Матери «Знамение», как и ее название, связано с явленным ею 
чудом избавления Новгорода от осады войском Андрея Боголюбского в 1170 г. Этому собы­
тию посвящено «Сказание о битве новгородцев с суздальцами» (1340-1350-е гг.), а также 
икона «Чудо от иконы „Знамение“» (XV в.).



Рис. 6. Соотношение символики архитектурных элементов 
и иконописной программы вертикальной структуры

Архитектурные элементы: А. Главка с крестом: Горний мир, Царство Небесное, 
Церковь Небесная и Ее глава Иисус Христос. В: три восьмерика. Единение Церкви 
Небесной и Церкви земной. С. Храм и трапезная: Дольний мир, Церковь земная. 
Иконописные изображения: А. Икона-небо «Троица Новозаваетная». В: 1. Христос 
Великий Архиерей. 2. Боголюбская икона Божией Матери. 3. Иоанн Предтеча. 
4. Дева Мария (Благовещение). 5. Архангел Гавриил (Благовещение). С: 1. Икона 
Божией Матери «Знамение». 2. Василий Великий. 3. Григорий Богослов. 4. Николай 
Мирликийский. 5. Иоанн Златоуст

Таким образом, изображения в этом восьмерике интерпретируются как 
символ Церкви земной, находящейся под покровительством ее основа­
телей, пребывающих в Царствии Небесном, и Богородицы -  Заступницы 
за род человеческий, Покровительницы Православной Церкви и Русской 
земли. В этой связи стоит отметить, что народнопоэтической традиции 
Богородица является сакральной персонификацией земли, ср.: Матерь 
Божия и Мать-сыра земля15.

На стенах первого сверху восьмерика представлены две композиции -  
деисус и Благовещение (см. рис. 6).

В центре деисуса -  икона «Христос Великий Архиерей», которая 
выражает первосвященство Христа как главы Новозаветной Церкви 
и Церкви Небесной. В основе этого изображения лежит текст псал­
ма: «Клялся Господь и не раскается: Ты священник вовек по чину

15 Толстой Н. И. Богородица // Славянские древности. Этнолингвистический словарь. 
М., 1995. Т. 1. С. 218.



Мелхиседека» (Пс. 109: 4) и его толкование апостолом Павлом: «Итак, 
имея Первосвященника великого, прошедшего небеса, Иисуса Сына 
Божия, будем твердо держаться исповедания нашего». «Христос не Сам 
Себе присвоил славу быть первосвященником <...>  Он, во дни пло­
ти Своей, с сильным воплем и со слезами принес молитвы и моления 
Могущему спасти Его от смерти; и услышан был за Свое благоговение; 
хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию, и, совершив­
шись, сделался для всех послушных Ему виновником спасения вечного, 
быв наречен от Бога Первосвященником по чину Мелхиседека» (Евр. 4: 
14; 5: 5-10). Напомним, что Мелхисидек был изображен на северной две­
ри иконостаса.

Справа от иконы Христа -  изображение Иоанна Предтечи, слева -  
Боголюбская икона Божией Матери. Эта икона почиталась как защитница 
от чумы и холеры после того, как в 1771 г. с ее помощью город Владимир 
избавился от чумы. Настенные росписи Старо-Вознесенской церкви соз­
давались в 1770-1780-е гг., а сам храм был построен в 1717 г. после эпи­
демии чумы в Торжке 1709-1710 гг. Вероятно, память об этом собы­
тии в контексте чуда во Владимире мотивировала помещение в церкви 
Боголюбской иконы как апотропея, оберегающего Торжок от всех воз­
можных эпидемий16.

Благовещение Пресвятой Богородицы изображено на северо­
западной и юго-западной стене. Дева Мария и архангел Гавриил повер­
нуты от деисуса навстречу друг к другу по направлению к входу, а часть 
композиции, помещена над ним на западной стене (рис. 6, 7).

Мистическое значение Благовещения состоит в том, что это «событие 
оказалось исполнением Предвечного Божественного Совета Пресвятой 
Троицы, что еще прежде создания человека приуготовил Боговоплощение 
как некое универсальное спасительное лекарство от греха, который со­
вершит человек Адам, и которому окажется затем порабощен весь род 
людской»17. Иными словами, Благовещение открыло человечеству спа­
сительный путь к воссоединению со своим Создателем, поэтому икона 
Благовещения помещается на Царских вратах иконостаса, символизи­
рующих двери в рай (такое значение имеет находящийся за иконоста­
сом алтарь). Таким образом, ориентированная на вход в храм компози­
ция Благовещения символизируют вход в Царство Небесное, представ­
ленное деисусом.

16 Щ екатов А. М. Словарь географический Российского государства. Ч. 6. М., 1808. 
Стб. 304; Земная жизнь Пресвятой Богородицы / сост. С. Снесорева. Ярославль, 2000. С. 179.
17 Благовещение Пресвятой Богородицы. Антология святоотеческих проповедей / авт.-сост 
П. Ю. Малков. М., 2020. С. 39.



Рис. 7. Полный вид композиции Благовещения

В контексте символического значения изображений Вселенских свя­
тителей и иконы «Знамение» на стенах второго восьмерика деисус 
и Благовещение прочитываются как образ Царства Небесного и Церкви 
Небесной, возглавляемой Великим Архиереем Христом. Подобная 
интерпретация подтверждается символическим значением трех восьме­
риков как образа церковной иерархии, отражающей иерархию небесную, 
«доведенную до конца в Иисусе»18.

Венцом всей иконописной программы Старо-Вознесенской церкви 
является икона-небо «Троица Новозаветная» («Сопрестолие»), вмон­
тированная в потолочное перекрытие между верхним восьмериком 
и главкой (рис. 8, 9).

Богословское значение образа Троицы Новозаветной выявляется через 
его сопоставление иконе Троицы Ветхозаветной. Триипостасная и три­
единая сущность Бога, явленная в Ветхом Завете прикровенно в виде трех 
мужей (ангелов) праотцу Аврааму (Быт. 8: 1-8), в Новом Завете проя­
вилась предельно ясно через воплощение и вочеловечение Предвечного 
Слова -  Иисуса Христа, в котором «обитает вся полнота Божества телес­
но» (Кол. 2: 9).

Семантика иконы-неба раскрывает основы тринитарного учения 
Церкви.

Справа -  Бог-Отец, представленный как седовласый Старец (Ветхий 
Денми) -  Господь Саваоф. Как отмечалось выше, имя «Саваоф» примени­
тельно к Богу-Отцу, выражает Его всемогущество и указывает на то, что 
Он -  Владыка мира, всего видимого и невидимого. Этот мир-вселенную 
символизирует голубой, усеянный звездами шар, на котором покоится

18 См. Дионисий Ареопагит. Корпус сочинений. («О церковной иерархии», гл. 5). С. 367.



Рис. 8. Икона-небо «Троица Новозаветная» 1770-1780-е гг. ВИЭМ
Компьютерная реконструкция на основе фотографии 

современного состояния иконы

Рис. 9. Современное состояние -  икона-небо из Старо-Вознесенской церкви. 
Перед иконой -  сотрудники ВИЭМ и Музея-заповедника «Кижи».

Текст : электронный. URL: https://kizhi.karelia.ru/info/about/pressrelease/ 
2024/14681.html (дата обращения: 01.09.2024)

https://kizhi.karelia.ru/info/about/pressrelease/


правая рука Саваофа. Вокруг Его головы два нимба, их символическое зна­
чение было описано выше. Однако контекст изображений на иконе при­
дает этой символике дополнительное значение. Круглый нимб аналогичен 
тому, который изображен вокруг головы Христа, двусоставной двухцвет­
ный нимб символизирует две природы Христа -  божественную и челове­
ческую. Оба нимба Саваофа являются символом того, что Иисус Христос -  
это Сын Божий, Божественное Слово, существовавшее до начала времен 
и сотворения мира, которым этот мир и был сотворен: «В начале было 
Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог. Все чрез Него начало быть, 
и без Него ничто не начало быть, что начало быть». «Бога не видел никто 
никогда; Единородный Сын, сущий в недре Отчем, Он явил» (Ин. 1: 1-3, 8).

Слева -  Бог-Сын, Иисус Христос. Совместное изображение Отца и Сына 
основано на пророчестве Даниила: «С облаками небесными шел как бы 
Сын человеческий, дошел до Ветхого днями и подведен был к Нему» (Дан. 
7: 13). Сущность этого Лица Троицы раскрывается греческим словом о wn 
в нимбе Христа, которое переводится как «Сущий» -  так Бог назвал 
Себя пророку Моисею: «Я есмь Сущий. И сказал: так скажи сынам 
Израилевым: Сущий послал меня к вам» (Исх. 3: 14). Буквальный пере­
вод с иврита слов «Я есмь Сущий» -  «Я есть, Кто Я есть» или «Я буду, 
Кто буду», ср. в Откровении Иоанна Богослова: «Тот, Который был, есть 
и будет» (Откр. 1: 4, 8; 4: 8; 11: 7). Таким образом, слово о wn (Сущий) 
выражает вечное, вневременное бытие Бога и одновременно Его реаль­
ное присутствие в мире и истории человечества. Буквы, образующие это 
слово, помещены в трехчастной композиции внутри нимба, которая на­
поминает верхнюю часть четырехконечного креста (поэтому ее часто не­
верно истолковывают как крест). Это символ того, что в Иисусе Христе 
воплотилась и вочеловечилась вся полнота Святой Троицы -  Бога, 
Который был, есть и будет. В контексте изображения Бога-Отца, буквы 
в нимбе Христа отсылают к отождествлению двух имен Бога -  «Саваоф» 
и «Сущий», которое встречается уже в ветхозаветной Книге пророка 
Осии: «Господь есть Бог Саваоф; Сущий -  имя Его» (Ос. 12: 5). Схожее 
значение имеют три двойные линии в трехчастной композиции: они ука­
зывают на то, что вся полнота Святой Троицы присутствовала в двух при­
родах Христа. Общее количество линий, образующих композицию, -  де­
вять -  имеет тринитарную символику (3*3), а также указывает на девять 
Чинов Небесной иерархии (ср. Христос Великий Архиерей).

Трехчастной композиции в нимбе Христа изоморфна фигура на шаре, 
состоящая из трех золотых полос. Ее верхняя часть соприкасается с ниж­
ней частью креста, который Иисус водружает на шаре-вселенной, возла­
гая на него левую руку. Это знак того, что крестная жертва Спасителя,



добровольно принесенная Им ради избавления человеческой природы 
от греха и смерти, и торжество Его учения во всем мире-вселенной явля­
ются раскрытием непостижимого промысла Святой Троицы.

В правой руке Христа -  Евангелие -  книга, в которой содержит­
ся благая весть о Его земном служении, смерти, Воскресении и вто­
ром пришествии, а также излагаются Его заповеди, открывающие путь 
к спасению.

Вверху -  Дух Святой в виде голубя, каким Он снизошел на Иисуса 
во время Его Крещения. Голубь повернут по направлению от Бога- 
Отца (Саваофа) к Богу-Сыну (Христу) -  так выражено одно из основ­
ных положений Символа Православной Веры о том, что Дух Святой 
исходит от Бога-Отца. Голубя окружает сияние и синий ромбовидный 
нимб, из которого исходят четыре красных треугольных луча. По фор­
ме и цвету он близок к семилучевой звезде внутри круглого нимба 
Саваофа. В обоих случаях четыре красных луча символизируют четы­
рех Евангелистов, но значение синего ромба вокруг голубя иное, чем 
у синей трехлучевой звезды Саваофа. Если три луча однозначно указы­
вают на Святую Троицу, то ромб символизирует четыре стороны света, 
т. е. мир земной и таким образом выражает всепроникаемость Святого 
Духа и непостижимость промысла Божия: «Дух дышит, где хочет, и го­
лос его слышишь, а не знаешь, откуда приходит и куда уходит» (Ин. 3: 8). 
В сочетании с символикой четырех красных лучей весь нимб прочиты­
вается как символ одухотворенного Евангельским словом мира. Голову 
голубя окружает круглый золотой нимб, близкий к нимбам Саваофа 
и Христа. С одной стороны, это символ того, что Святой Дух имеет оди­
наковую с Богом-Отцом и Богом-Сыном природу, а с другой -  это указа­
ние на то, что стяжание даров Святого Духа возможно только через сле­
дование Христовым заповедям.

Внизу иконы изображены Небесные Силы -  огненные серафимы 
в виде человеческих ликов с шестью крыльями и престолы в виде трех 
переплетенных крылатых колец. Свойство серафимов -  духовное очище­
ние и просвещение, изгнание всяческой тьмы из мира людей, из их умов 
и душ. «Богоносные престолы <.. .> совершенно изъяты от всякой низкой 
привязанности земной; они, постоянно возвышаясь над всем дольним, 
премирно стремятся в горние, и всеми силами неподвижно и твердо при­
леплены к Существу истинно Высочайшему, принимая Божественное Его 
внушение во всяком бесстрастии и невещественности»19.

19 См. Дионисий Ареопагит. Корпус сочинений. (О небесной иерархии, гл. 7). С. 68-70; 
Скрижаль. Акты соборов 1654, 1655, 1656 годов. С. 4 8 ^ 9 ,  50.



Семантика изображений на иконе-небе соотносима с Символом веры, что 
в свою очередь позволяет соотнести содержание его членов (частей) с сим­
воликой различных частей храма и его иконописной программы (табл. 2).

Таблица 2
Соотношение иконы-неба и частей храма с Символом веры

Изображение на иконе, иконы в храме, 
части храма

Символ веры 
(по-церковнославянски)

Бог-Отец -  Господь Саваоф
Верую во Единаго Бога Отца Вседержителя, 
Творца небу и земли, видимым же всем 
и невидимым

Двусоставной нимб Саваофа

И во Единаго Господа Иисуса Христа, 
Сына Божия. Единороднаго, иже от Отца 
рожденнаго, не сотворенна, единосущна 
Отцу, имже вся быша

Благовещение на стенах верхнего 
восьмерика. Богоматерь «Знамение» 
с Христом-Эммануилом 
на стене нижнего восьмерика

Нас ради человек и нашего ради спасения 
сшедшаго с небес, и воплотившагося 
от Духа Свята и Марии девы 
и вочеловечшася

Крест на шаре-вселенной 
Крест на иконостасе 
Крест на церкви

Распятого же за ны при Понтийстем Пилате, 
и страдавша, и погребена. И воскресшаго 
в третий день по писанием

Бог-Сын -  Иисус Христос, 
сидящий справа от Бога-Отца (Саваофа) 
Посвящение храма 
Вознесению Господню

И возшедшаго на небеса, и седяща одесную 
Отца. И паки грядущаго со славою судити 
живым и мертвым, Егоже Царствию не будет 
конца

Голубь -  символ Духа Святого 
Двусоставной нимб вокруг голубя 
и круглого вокруг его головы 
Пророческий ряд иконостаса

И в Духа Святаго, Господа Животворящаго, 
Иже от Отца исходящаго, Иже со Отцем 
и Сыном спокланяема и сславима, 
глаголавшаго пророки

Центральная часть храма -  
место совершения церковных 
таинств и обрядов. Иконостас 
Изображения на стенах восьмериков

Во едину Святую, Соборную и Апостольскую 
Церковь. Исповедую едино крещение 
во оставление грехов

Трапезная -  область смерти 
Горизонтальная структура: 
направление от входа к алтарю

Чаю воскресения мертвых, и жизни будущаго 
века

Вместе с изображениями на стенах восьмериков икона-небо образует 
семантическое единство, которое является визуализацией символики эле­
ментов вертикальной структуры храма (см. рис. 6). Также с трехуровне­
вой вертикальной структурой церкви соотносится все ее все иконописное



убранство. Если допустить, что иконостас Старо-Вознсенской церкви 
соответствовал традиционному чину русского высокого иконостаса, 
то это соотношение имеет следующий вид (табл. 3).

Таблица 3
Соотношение иконописной программы храма 

с элементами вертикальной структуры (сверху вниз)

Элемент
структуры

Иконы

А. Потолок
Икона-небо: 1. Бог-Отец -  Саваоф; 2. Бог-Сын -  Иисус Христос; 
3. Дух Святой -  голубь

В. Восьмерики

1а. Деисус: Христос Великий Архиерей, Богоматерь, Иоанн Предтеча 
1b. Благовещение: Дева Мария, архангел Гавриил, Дух Святой -  голубь 
2. Икона Божией Матери «Знамение», Отцы Церкви и Николай 
Мирликийский

С. Иконостас

1. Распятие с предстоящими
2. Господь Саваоф
3. *Троица Ветхозаветная в центре праотеческого ряда
4. *Икона Божией Матери «Знамение» в центре пророческого ряда
5. *Спас в силах в центре деисуса апостольского ряда

Царские врата 6. *Благовещение: Дева Мария, архангел Гавриил, Дух Святой -  голубь

Очевидно, что между образами, представленными на иконах всех трех 
уровней, существует определенная семантическая связь, что позволяет 
выделить во всей иконописной программе ряд мотивов: тринитарный: 
А1, 2, 3 -  С3; отеческий: А1 -  С2; христологический: А2 -  В1а -  С1 -  С5; 
богородичный, который образуют два мотива: благовещенский: В1Ь -  С6 
и знаменский: В2 -  С4; объединяет все три уровня образ Святого Духа: 
А3 -  В1Ь -  С6.

Изображение символа святого Духа на всех уровнях храма-мира ука­
зывает на Его свойства: всеведение (Ин. 14: 26; 1 Кор. 2: 10-11), вездесу­
щие (Рим. 8: 9), всемогущество (1 Кор. 12: 7-11). Все свойства этого Лица 
Святой Троицы лаконично и емко выражены в посвященной Ему молит­
ве эпитетом «везде сый и вся исполняяй» (везде присутствующий и все 
наполняющий).

Поскольку иконописная программа храма неразрывно связана с сим­
воликой его архитектурных форм, то присутствие на трех уровнях верти­
кальной структуры голубя -  символа Святого Духа, прочитывается как 
образно-художественное воплощение молитвы «Святый Боже, Святый 
Крепкий, Святый Бессмертный, помилуй нас». Эта молитва называется 
«Трисвятое» или «Ангельская песнь», она произносится три раза в честь



трех Лиц Святой Троицы, вследствие чего три составляющие ее обраще­
ния можно соотнести с символическим значением трех частей горизон­
тальной структуры церкви (см. рис. 1, табл. 2). Слова «Святый Боже» 
относятся к Богу-Отцу ~ алтарь; «Святый Крепкий» -  к Богу-Сыну, ука­
зывая на его равное Отцу могущество, несмотря на то, что Он страдал 
и умер как человек ~ центральная часть; «Святый Бессмертный» -  к Духу 
Святому, потому что Он не только Сам вечен, как Отец и Сын, но и явля­
ется источником бессмертия для смертных ~ трапезная.

Ключевые элементы иконописной программы храма (восьмериков 
и иконостаса) семантически связаны с изображениями на иконе-небе, 
как бы проистекают из нее:

А^-СЗ: Икона-небо «Троица Новозаветная» ^  *Троица Ветхозаветная 
в центре праотеческого ряда иконостаса. (Противопоставление и преем­
ственность Ветхого и Нового Заветов).

А1^-С2: Господь Саваоф на иконе-небе ^  Господь Саваоф вверху 
иконостаса.

А 2 ^ В 1 а^ С 1 ^ С 5 : Иисус Христос на иконе-небе ^  Христос 
Великий Архиерей в центре деисуса на верхнем восьмерике ^  Христос 
на Распятии наверху иконостаса ^  *Спас в силах в центре деисуса апо­
стольского ряда иконостаса.

А 3^В 1Ь ^С 6: Голубь на иконе-небе ^  голубь в компози­
ции «Благовещение» на верхнем восьмерике ^  *голубь на иконе 
Благовещения на Царских дверях иконостаса.

Эти связи можно интерпретировать как выражение идеи раскрытия 
в мире и историческом времени замысла и воли Триединого Бога.

В этом контексте иконы, воплощающие богородичные мотивы ико­
нописной программы («Знамение» на нижнем восьмерике и в центре 
пророческого ряда иконостаса, иконы Благовещения в верхнем восьме­
рике и на Царских дверях иконостаса), раскрывают всю глубину обра­
за Богородицы. Как отмечалось, иконы «Знамение» и Благовещения вы­
ражают идею Боговоплощения: первая связана с ветхозаветными проро­
чествами о приходе Мессии, вторая -  с воплощением этих пророчеств 
в Иисусе Христе. Эта пара икон, являясь образно-символическим во­
площением преемственности Ветхого и Нового Заветов, представляет 
Деву Марию как Матерь Божию -  смертную женщину, через которую Ее 
Сыном в мир была явлена вся полнота Божества и раскрыта непостижи­
мая разумом тайна Святой Троицы.

Таким образом, деревянная Старо-Вознесенская церковь в Торжке яв­
ляет собой лаконичное и предельно ясное выражение идеи православно­
го храма. Своими архитектурными формами и иконописной программой



она символизирует Святую Соборную и Апостольскую Церковь, кото­
рая церковными таинствами и обрядами незримо сливается с Церковью 
Небесной. Это единение существует в историческом времени и происхо­
дит в каждом церковном богослужении, раскрывая в мире людей замы­
сел и промыслительную волю Триединого Бога -  Святой Троицы, зри­
мым образом которой является сам храм.

Символика Старо-Вознесенской церкви находит параллели 
в Преображенской церкви Кижского погоста, построенной в одно время 
с ней (1714). Праздники, которым посвящены оба храма, -  Вознесение 
и Преображение -  связаны с явлением божественной природы Христа. 
Идея храма как образа Троицы, выраженная в Старо-Вознесенской 
церкви трехчастной вертикальной и горизонтальной структурой, 
в Преображенской церкви воплощается количеством главок, сгруппи­
рованных вокруг центральной главы -  двадцать одна (7*3). Это чис­
ло отсылает к молитве Господней, которая состоит из трех частей и со­
держит семь прошений (см. табл. 1). Также оно символизирует присут­
ствие Святой Троицы в семи дарах Святого Духа и в семи Таинствах 
Церковных. В Старо-Вознесенской церкви эта же числовая символика 
выражена семью окнами в трех восьмериках, а также самой иконой-небо 
«Троица Новозаветная», которая написана на семи досках. В обоих хра­
мах икона Троицы является главным элементом иконописной програм­
мы. Отличие двух «небес» состоит в том, чем дополняется центральное 
изображение: в Старо-Вознесенской церкви это изображения херувимов 
и серафимов на потолке вокруг иконы, настенные изображения деису- 
са, святителей и иконы Божией Матери «Знамение»; в Преображенской 
церкви -  изображения ангелов и праотцев. В обоих случаях окружение 
иконы Троицы представляет горний, небесный мир. Достаточно взгля­
нуть на Преображенскую церковь сверху, чтобы увидеть, что расположе­
ние главок образует восьмилучевую звезду Богородицы,20 которая в ново- 
торжской церкви заключена в форме восьмериков.

Еще одно явление, объединяющее оба храма, не столь явно, но от 
того не менее (если не более) значимо. В Преображенской церкви текст 
молитвы Господней на замковом кольце вокруг иконы Троицы напи­
сан в зеркальном отражении. Он ориентирован на его чтение не изну­
три храма, а снаружи -  со стороны небес и, таким образом, адресо­
ван Богу. В Старо-Вознесенской церкви эта идея выражена посредством 
того, что изображения на верхнем восьмерике (деисус, Благовещение)

20 Фролова Г. И. Символика архитектурных форм церкви Преображения Господня 
на о. Кижи // Кижский вестник. Петрозаводск, 2015. Вып. 15. С. 51-66. С. 54. Рис. 2.



практически не видны снизу, а присутствующие на них достаточно про­
странные надписи нельзя прочитать вовсе. Следовательно, настенные 
изображения (и, вероятно, вся иконописная программа) создавались 
не столько для людей, находящихся в храме, сколько для Того, ради 
Которого они в него пришли.

Вероятно, неслучайно, что именно в деревянных церквах идея рус­
ского православного храма воплотилась столь полно и отчетливо. Если 
каменные храмы в той или иной степени повторяли сначала византий­
ские, а затем западноевропейские образцы, то деревянные церкви воз­
водились с опорой на уходящие в глубь веков традиции русского дере­
вянного зодчества. Сам материал, из которого они были построены, от­
сылал к древним мифологическим представлениям. Любое дерево, ра­
стущее в лесу, могло восприниматься как частный случай Мирового 
древа (древа жизни) -  оси мира, соединяющей три уровня мироздания: 
подземный мир мертвых, земной мир людей и небесный мир богов21. 
Поэтому для наших предков стены деревянной церкви были наполнены 
мифопоэтическими ощущениями и реминисценциями мифологических 
образов, что делало их оберегом внутреннего сакрального пространства 
православного храма. С этим связано сближение дерева и храма, как 
священных мест совершения обрядов22. В этом контексте храм стано­
вится христианской версией оси мира, выражая в символике архитек­
турных форм связь Церкви земной через Церковь Небесную с горним 
миром Царствия Небесного.

Связь деревянного зодчества вообще, а не только церковного, с иде­
ей троичности отразилась в поговорке «Без Троицы дом не строится». 
Вероятно, она основана на интерпретации слова строить как «с-троить», 
то есть придать сооружению (церкви или дому) трехчастную структуру. 
В этой связи кажется неслучайным, что «строением» именовалось таин­
ство рукоположения (посвящения в церковный сан), им же обозначалось 
состояние духа, строй мысли и Божий промысел23.

21 Елеонская А. С. «Древесные образы» в древнерусской литературе // Древнерусская лите­
ратура. Изображение природы и человека. М., 1995. С. 7-9 ; Петрухин В. Я. М ировое древо 
// Славянская мифология. Энциклопедический словарь. М., 1999. С. 261-262.
22 Агапкина Т. А. Древо культовое // Славянские древности. Этнолингвистический словарь. 
М., 1999. Т. 2. С. 68-70.
23 Словарь русского языка X I-X V II вв. М., 2008. Вып. 28. С. 170-174.



АОМИИ -  Архангельский областной музей изобразительных искусств 
(Архангельск)

АРПП Лад -  Архив реставрационно-производственного предприятия «Лад» 
(Петрозаводск)

ВИЭМ -  Всероссийский историко-этнографический музей (Торжок)
ВОГЗ -  Вестник Олонецкого губернского земства 
ГИМ -  Государственный исторический музей (Москва)
ГТГ -  Государственная Третьяковская галерея (Москва)
ГРМ -  Государственный Русский музей (Санкт-Петербург)
ИИМК -  Институт истории материальной культуры Российской академии 

наук (Санкт-Петербург)
КарНЦ РАН -  Карельский научный центр Российской академии наук 
КСНРПМ -  Карельская специализированная научно-реставрационная произ­

водственная мастерская (Петрозаводск)
ЛИЛИ -  Ленинградский историко-лингвистический институт
МИИ РК -  Музей изобразительных искусств Республики Карелия (Петрозаводск)
НА МЗК -  Научный архив музея-заповедника «Кижи» (Петрозаводск)
НА РК -  Национальный архив Республики Карелия (Петрозаводск)
ОГВ -  Олонецкие губернские ведомости
ОДРИ -  Отдел древнерусского искусства Русского музея (Санкт-Петербург) 
ОЕВ -  Олонецкие епархиальные ведомости
ОХ АА ГНИМА -  Отдел хранения архитектурных архивов Государственного 

научно-исследовательского музея архитектуры имени А. В. Щусева (Москва) 
ПЛГО -  Полевое лингвогеографическое обследование (материалы, собран­

ные автором в диалектологических экспедициях по русским говорам и финно­
угорским языкам)

РГАДА -  Российский государственный архив древних актов (Москва)
РГБ -  Российская государственная библиотека (Москва)
РГГУ -  Российский государственный гуманитарный университет (Москва) 
РГИА -  Российский государственный исторический архив (Санкт-Петкербург) 
СВЯ -  Зайцева М. И., Муллонен М. И. Словарь вепсского языка. Л., 1972 
СРГК -  Словарь русских говоров Карелии и сопредельных областей / гл. ред.

А. С. Герд. СПб., 1994-2005. Т. 1-6
СРНГ -  Словарь русских народных говоров. М.; Л.; СПб., 1965-2021. Т. 1-52



СОДЕРЖАНИЕ

ИСТОРИЯ, ИСТОРИЧЕСКОЕ КРАЕВЕДЕНИЕ, ЭТНОГРАФИЯ

И. И. Набокова. Очерки приходской жизни Лычноостровского прихода
Кондопожской волости.............................................................................................  3
Т. Ю. Дудинова, И. И. Хуттер. Колокольный завод купца А. Д. Пиккиева
в Олонецкой губернии (XIX в .) ...............................................................................  26
М. М. Гусева. Кожевенное дело в Олонецкой губернии конца XIX -  пер­
вой четверти ХХ вв. Кожаные и меховые изделия в коллекции музея- 
заповедника «Кижи».................................................................................................. 33
A. Л. Барановский. Труды и дни Анатолия Ивановича Белошеева (1916­
1985), журналиста, писателя, офицера: к 110-летию со дня рождения  49

ИЗУЧЕНИЕ АРХИТЕКТУРНОЙ КОЛЛЕКЦИИ 
И ФОНДОВОГО СОБРАНИЯ МУЗЕЯ-ЗАПОВЕДНИКА «КИЖИ»

А  Т. Яскеляйнен. К вопросу об истории риги Куропаткина в музее-заповед­
нике «Кижи», проблемах ее реставрации и экспонирования...........................  74
Л. С. Харебова. Архитектурная графика Б. В. Гнедовского в собрании музея-
заповедника «Кижи» ................................................................................................  87
Л. В. Трифонова. Стилистический анализ коллекции крестьянских жестких
горничных стульев из собрания музея-заповедника «Кижи» .........................  98
И. В. Мельников. Скребущие и режущие орудия из камня в археологическом 
собрании музея-заповедника «Кижи» (обзор коллекции) ...............................  117

ИЗУЧЕНИЕ ПАМЯТНИКОВ ХРИСТИАНСКОЙ КУЛЬТУРЫ

Т. Ю. Дудинова. Интерьеры часовен Заонежья по материалам архива фин­
ского профессора Ларса Петтерссона ...................................................................  143
И. А  Антропова. Житийные иконы XVII в. из села Типиницы в собрании 
Русского музея............................................................................................................  218
B. В. Кузнецов. Икона-небо «Троица Новозаветная» в контексте симво­
лики архитектурных форм и иконописной программы деревянной Старо- 
Вознесенской церкви в г. Торжке Тверской области ..........................................  236

ВОПРОСЫ МУЗЕЙНОЙ ТЕОРИИ И ПРАКТИКИ

Т. В. Незвицкая. Этапы жизненного цикла памятника деревянного церков­
ного зодчества ............................................................................................................  258
Н. М. Мельникова. Экскурсия в церковь Преображения Господня Спасо­
Кижского погоста (в помощь экскурсоводу) ........................................................ 269
Д. Д. Абросимова. «Рождественская ёлка в школах Олонецкой губернии 
(конец XIX -  начало ХХ в.)»: опыт подготовки выставки в музее-заповеднике 
«Кижи» ........................................................................................................................  287



МЕТОДИКА ПОЛЕВЫХ РАБОТ, АРХИВАЦИЯ 
И ИЗУЧЕНИЕ ФОЛЬКЛОРНЫХ, ЭТНОГРАФИЧЕСКИХ, 
ЛИНГВИСТИЧЕСКИХ И РУКОПИСНЫХ МАТЕРИАЛОВ 
(материалы научно-практического семинара, 
г. Петрозаводск, апрель 2024 г.)

С. А. Мызников. Лексика русских говоров Обонежья в контексте этноязы­
ковых контактов по лексикографическим и полевым данным........................  317
Д. Н. Москина. Традиционные музыканты из с. Великая Губа (по материа­
лам экспедиции 2023 г.) ..........................................................................................  328
М. Е. Тимонен. Музыкально-хореографические формы северных карелов
в экспедиционных записях XIX-XX вв.................................................................  342
Е. В. Зиновьева. Пудожский музей: опыт сбора информации и ее камераль­
ной обработки ............................................................................................................  348

Памяти Ольги Афанасьевны Набоковой........................................................ 354

Памяти Светланы Васильевны Воробьевой.................................................  358

Список сокращений................................................................................................  363



КИЖСКИЙ ВЕСТНИК
Выпуск 21

Печатается по решению научно-методического совета 
Государственного историко-архитектурного и этнографического 

музея-заповедника «Кижи»

На обложке -  репродукция акварели Ойво Хелениуса 
«Часовня в д. Корба. 14 августа 1943 г.»
(из фондов музея-заповедника «Кижи»)

Редактор М . А. Радост ина  
О ригинал-м акет М . И . Ф едорова

Подписано в печать 29.09.2025. Формат 90х60 '/16.
Гарнитура Times. Печать офсетная.
Уч.-изд. л. 24,0. Усл. печ. л. 22,88.

Тираж 100 экз. Заказ № 867.

Федеральное государственное бюджетное учреждение науки 
Федеральный исследовательский центр 

«Карельский научный центр Российской академии наук» 
Редакционно-издательский отдел 

185030, г. Петрозаводск, пр. А. Невского, 50


